
Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 99  

	ISSN	
	

Misiologi dalam Mengupayakan Kelestarian Ekologis 

DOI: https://doi.org/10.47543/efata.v9i2.125 

 
Paulus Eko Kristianto 

Fakultas Teologi, Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta 
Correspondence: paulusekokristianto12@gmail.com 

 
	
Abstract: Amid an increasing ecological crisis, ecological sustainability is certainly a hope that needs to 
be pursued. One of the steps that can be done is through missiology reconstruction. Missiology here 
does not only mean evangelism and inviting people to embrace Christianity but proclaiming the Bible in 
a context, especially ecological sustainability. Thus, this article tries to examine missiology to strive for 
ecological sustainability. This effort is a theoretical analysis in which the author traces and builds 
missiology to that context. In practice, the research method used is library research methods on related 
books and journals. The research results show that missiology can be constructed to promote ecological 
sustainability. This construction is expected to add scientific discussion and implementation proposals to 
practice. 
 

Keywords: Christian mission; ecology; ecological sustainability; missiology  

 
Abstrak: Di tengah krisis ekologi yang semakin meningkat, kelestarian ekologis tentu menjadi harapan 
yang perlu diupayakan. Salah satu langkah yang bisa dilakukan yaitu melalui merekonstruksi misiologi. 
Misiologi di sini tidak hanya dimaksud sekedar penginjilan dan mengajak orang memeluk agama Kristen, 
melainkan mewartakan Injil secara nyata dalam konteks, khususnya kelestarian ekologis. Dengan 
demikian, artikel ini mencoba meneropong misiologi untuk mengupayakan kelestarian ekologis. Usaha 
ini bersifat analisis teoritis di mana penulis menelusuri dan membangun misiologi ke konteks tersebut. 
Dalam praktiknya, metode penelitian yang dilakukan yaitu menggunakan metode penelitian pustaka 
terhadap buku dan jurnal terkait. Hasil penelitian diperoleh bahwa misiologi bisa dikonstruksi untuk 
mengupayakan kelestarian ekologis. Konstruksi ini diharapkan menambah diskusi keilmuan dan usulan 
implementasi ke praksis. 
 

Kata kunci: ekologi; kelestarian ekologi; misi Kristen, misiologi  
 

PENDAHULUAN 
Krisis ekologis bisa disebabkan karena keserakahan manusia dengan tindakan eksploi-

tasinya. Hal ini diperkuat dengan riset terdahulu berikut.  Muhammad Ali Azhar menun-
jukkan akibat tindakan eksploitasi kayu tanah yang didukung oleh kebijakan pemerintah 
setempat telah merusak ekologis, meskipun di balik itu, kebijakan tersebut telah bersifat 
politis.1 Rizka Amalia, Arya Hadi Dharmawan, Lilik B. Prasetyo, dan Pablo Pacheco meng-
uraikan ekspansi perkebunan kelapa sawit turut mendorong kerusakan ekologis.2 Demikian 
juga dengan Amirullah yang menunjukkan bahwa krisis ekologis bisa tergolong sebagai 

 
1 Muhammad Ali Azhar, “Kerusakan Ekologis Hutan Jati Di Kabupaten Muna (Potret Pemujaan 

Pendekatan Anthroposentris),” Jurnal Ilmu Sosial dan Ilrnu Politik 11, no. 2 (2007). 
2 Rizka Amalia et al., “Perubahan Tutupan Lahan Akibat Ekspansi Perkebunan Kelapa Sawit: Dampak 

Sosial, Ekonomi, Dan Ekologi,” Jurnal Ilmu Lingkungan 17, no. 1 (2019). 

 
 

 
e-ISSN 2722-8215 
https://e-journal.sttiman.ac.id/index.php/efata                                                                                    Volume 9, No 2, Juni 2023 (90-109)  



P. E. Kristianto: Misiologi dalam Mengupayakan Kelestarian Ekologis 

 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 100  

masalah sains modern dikarenakan sains modern bisa berpotensi negatif mendorong 
eksploitasi ekologis.3  

Di tengah rusaknya ekologis, kelestarian ekologis menjadi harapan bersama. Melalui 
jalan diskursus, berbagai langkah mengupayakan ekologis sudah dilakukan. Paulus Eko 
Kristianto telah menawarkan model pendidikan kristiani di sekolah yang mengupayakan 
kelestarian ekologis dengan berpijak pada berbagi praksis Kristen yang kemudian ditu-
runkan ke setiap jenjang pendidikan anak usia dini, sekolah dasar, sekolah menengah 
pertama, dan sekolah menengah atas.4 Silva S. Thesalonika Ngahu menyajikan upaya menda-
maikan manusia dan alam dengan mengacu pada teks Kejadian 1:26-28 untuk menyadarkan 
peran manusia untuk mengelola alam, bukan mengeksploitasinya.5 Frederikus Fios yang 
menawarkan gagasan manusia spiritual ekologis sebagaimana manusia yang memiliki 
komitmen demi kebaikan alam.6 Gagasan manusia spiritualitas ekologis demikian juga 
dibahas Yudha Nugraha Manguju dengan mempertemukan dengan konteks Toraja melalui 
penekanan alam sebagai rumah bersama.7 Bestian Simangunsong menawarkan kemitraan 
human dan non-human sebagaimana mengelola alam demi keseimbangan dan kelangsungan 
kehidupan.8 Bayu Kaesarea Ginting menawarkan koinonia yang memiliki semangat solida-
ritas, liberasi, sakramental memungkinkan membangun kesadaran mengupayakan kelesta-
rian ekologis.9 Nirwasui Arsita Awang, Yusak B. Setyawan, Ebenhaizer I. Nuban Timo me-
nunjukkan paradigma ekoteologi yang menyuarakan keselamatan tidak hanya terarah ke 
manusia, melainkan alam semesta menjadi acuan yang perlu dikembangkan.10 

Berpijak pada kenyataan krisis ekologis dan diskursus mengupayakan kelestarian 
ekologis sebagaimana dikerjakan penelitian terdahulu, artikel ini mencoba membahas upaya 
demikian dari sisi misiologi. Grets Janialdi Apner sudah menawarkan hasil penelitian sejenis 
melalui uraiannya tentang gereja mengembangkan pemahaman misional mulai dari kesa-
daran hingga konstruksi teologinya.11 Bila dilihat, gagasan yang ditawarkan Apner, cende-
rung berfokus dari sisi gereja dan belum menyingung porsi misiologi secara besar. Penulis 
menimbang menawarkan kerumpangan itu dari sisi misiologi melalui artikel ini. Dalam 
artikel ini, misiologi di sini tidak hanya dipahami sebatas pekabaran Injil, melainkan dilihat 
dari segi yang lebih luas. Dalam hal ini, misiologi bergerak ke wilayah konteks kelestarian 
ekologis. Oleh karenanya, rumusan masalah utama sebagai acuan penulisan artikel ini 
bagaimana konstruksi misiologi untuk mengupayakan kelestarian ekologis? Melalui rumu-

 
3 Amirullah, “Krisis Ekologi: Problematika Sains Modern,” Lentera 18, no. 1 (2015). 
4 Paulus Eko Kristianto, “Pendidikan Kristiani Di Sekolah Bagi Kelestarian Ekologis,” in Bisa Dengar Suara 

Saya?: Ragam Perspektif Teologi Publik Atas Perubahan Dalam Gereja, Sekolah Kristen, Dan Masyarakat Indonesia, ed. 
Markus Dominggus (Malang: LPPM Sekolah Tinggi Teologi Aletheia, 2023), 159–176. 

5 Silva S. Thesalonika Ngahu, “Mendamaikan Manusia Dengan Alam: Kajian Ekoteologi Kejadian 1:26-
28,” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen 2, no. 2 (2020). 

6 Frederikus Fios, “Menjadi Manusia Spiritual-Ekologis Di Tengah Krisis Lingkungan: Sebuah Review,” 
Jurnal Sosial Humaniora 12, no. 1 (2019). 

7 Yudha Nugraha Manguju, “Membangun Kesadaran Sebagai Manusia Spiritual-Ekologis Dalam 
Menghadapi Krisis Ekologi Di Toraja,” Sophia: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 3, no. 1 (2022). 

8 Bestian Simangunsong, “Kemitraan Human Dan Non-Human: Kebajikan Ekologis Dalam Pelestarian 
Rumah Kita Bersama,” Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022). 

9 Bayu Kaesarea Ginting, “Koinonia: Respon Gereja Atas Krisis Ekologi,” Dunamis: Jurnal Teologi dan 
Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022). 

10 Nirwasui Arsita Awang, Yusak B. Setyawan, and Ebenhaizer I. Nuban Timo, “Ekoteologi Fungsi Hutan 
Oenaek: Penyimpangan Paradigma Ekologis Menuju Perilaku Eksploitatif,” Gema Teologika: Jurnal Teologi 
Kontekstual dan Filsafat Keilahian 4, no. 2 (2019). 

11 Grets Janialdi Apner, “Gereja Eko-Misional: Sebuah Tawaran Teologi Misi Ekologi Berdasarkan Eko-
Hermeneutik Terhadap Kejadian 1:27-28 Dan 2:15,” Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022). 



Jurnal Efata, Vol. 9, No 2, Juni 2023 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 101  

san masalah ini, maka artikel ini bertujuan menawarkan konstruksi misiologi untuk meng-
upayakan kelestarian ekologis.  

METODE PENELITIAN 
Artikel ini ditulis dengan menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif dengan 

metode pengumpulan data melalui pustaka terhadap buku dan jurnal terkait misiologi untuk 
mengupayakan kelestarian ekologis. Hasil penelitian ditulis dengan uraian gambaran dan 
indikator kelestarian ekologis, dasar teologi mengupayakan kelestarian ekologis, misiologi, 
dan misiologi bagi kelestarian ekologis. Setiap bagian yang dibahas ditampilkan melalui 
deskripsi-analitis. Deskripsi-analitis ini dimaksudkan membangun uraian deskriptif tiap 
gagasan kemudian diikuti analitis mendalam dengan mempertemukan pemikiran dari tokoh 
lain yang selaras dan koheren.  

PEMBAHASAN 

Gambaran dan Indikator Kelestarian Ekologis 
Bagian ini dibangun dengan kesadaran reflektif, mungkinkah kelestarian ekologis 

hanya sebatas angan-angan dan utopia belaka? Tentu, jawabannya tidak. Kelestarian ekologis 
perlu diupayakan dengan berbagai diskursus dan tindakan nyata. Robert Costanza 
menunjukkan kelestarian ekologis berkenaan sistem ekologi. Sistem ekologi adalah model 
sistem berkelanjutan sebagaimana pemahaman tentang sistem ekologi dan bagaimana 
mereka berfungsi dan memelihara diri mereka sendiri sehingga menghasilkan wawasan 
dalam merancang dan mengelola subsistem ekonomi yang berkelanjutan.12 Misalnya, semua 
limbah dan produk sampingan didaur ulang dan digunakan di suatu tempat dalam sistem 
atau sepenuhnya hilang. Ini menyiratkan bahwa karakteristik dari sistem ekonomi berke-
lanjutan harus serupa "menutup siklus" dengan menemukan penggunaan produktif dan daur 
ulang saat membuang energi dan material, bukan hanya menyimpannya, menipiskannya 
atau mengubah keadaannya, dan membiarkannya mengganggu yang ada lainnya ekosistem 
dan sistem ekonomi yang tidak dapat menggunakannya secara efektif.13 

Costanza memetakan indikator kelestarian ekologis berdekatan dengan kesehatan 
ekosistem. Kesehatan ekosistem dipandang sebagai sebuah ukuran sistem yang kompre-
hensif, multiskala, dinamis, hierarkis ketahanan resiliensi sistem, organisasi, dan penuh 
kekuatan.14 Konsep-konsep ini diwujudkan dalam istilah "keberlanjutan" yang menyiratkan 
kemampuan sistem untuk mempertahankan strukturnya (organisasi) dan fungsi (kekuatan) 
dari waktu ke waktu dalam menghadapi tekanan eksternal (ketahanan). Sistem yang sehat 
juga harus didefinisikan berdasarkan konteksnya (sistem yang lebih besar yang menjadi 
bagiannya) dan komponennya (sistem yang lebih kecil yang menyusunnya).15 

Menurut Constanza, indikator tersebut mengarah ke tiga gagasan. Pertama, definisi 
kesehatan ekosistem yang memadai harus mengintegrasikan konsep-konsep kesehatan yang 
disebutkan di atas. Secara khusus itu harus sebuah ukuran gabungan ketahanan sistem, 
harapan hidup, keseimbangan, organisasi (keanekaragaman), dan kekuatan (metabolisme). 
Kedua, definisi tersebut harus sebuah deskripsi sistem secara komprehensif. Melihat hanya 
satu bagian dari sistem secara implisit dapat memberikan sisa bagian nol berat. Ketiga, definisi 

 
12 Robert Costanza, “Ecological Sustainability, Indicators and Climate Change,” in IPCC Expert Meeting on 

Development, Equity and Sustainability (Colombo, Sri Lanka, 1999), 115. 
13 Costanza, “Ecological Sustainability, Indicators and Climate Change,” 115. 
14 Costanza, “Ecological Sustainability, Indicators and Climate Change,” 117. 
15 Costanza, “Ecological Sustainability, Indicators and Climate Change,” 117. 



P. E. Kristianto: Misiologi dalam Mengupayakan Kelestarian Ekologis 

 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 102  

akan membutuhkan penggunaan faktor pembobotan untuk membandingkan dan komponen 
yang berbeda dalam sistem. Itu harus menggunakan bobot untuk komponen yang terkait 
dengan ketergantungan fungsional dari sistem keberlanjutan pada komponen, dan bobot 
harus dapat bervariasi sebagai sistem perubahan akun.16 Dari gagasan Constanza di ketiga 
hal itu, kita dapat memperoleh gambaran bahwa kelestarian ekologis berbicara tentang 
keberlangsungan sistem yang ada di ekosistem. Gagasan ini berpotensi dikembangkan ke 
konteks Indonesia dengan memperhatikan keberlangsungan ekologi. Keberlangsungan ini 
dikerjakan menjaga ekosistem dan ekologi secara utuh dengan memperhatikan sistem-sistem 
yang bekerja di dalamnya.  

Dasar Teologis Upaya Pelestarian Ekologis 
Secara teologis, kelestarian ekologis bisa berlandaskan ke beragam diskusi. Kristianto 

menggunakan gagasan Deshi Ramadhani sebagaimana menampilkan pengupayaan mencip-
takan langit dan bumi yang baru sebagai tubuh baru Allah. Dalam hal ini, manusia diajak 
kembali berada di hadapan langit dan bumi sebagai tubuh Allah sendiri.17 Poros argumentasi 
ini beranjak dari mengikuti uraian Ramadhani berkenaan bahasa eskatologis di mana langit 
dan bumi yang baru juga terkandung kesadaran bahwa kebaruan pada tubuh Allah 
bergantung pada manusia. Dengan kata lain, melalaikan tanggungjawab dalam memper-
hatikan, merawat, melindungi alam ciptaan dan lingkungan hidup dari perusakan yang 
mengerikan merupakan bentuk pelecehan nyata dari tubuh Allah sendiri.18 Tubuh Allah di 
sini dipandang sebagai metafora tumpuan bumi sebagai tubuh Allah itu sendiri. Dalam hal 
ini, metafora tubuh Allah berbeda dengan tubuh Kristus yang tersalib di Golgota.  

Sebelum membahas gagasan Emanuel Gerrit Singgih, kita perlu memahami panteisme 
dan panenteisme terlebih dahulu sebagaimana diuraikan Antoni Manurung. Manurung 
menjelaskan panteisme berarti Allah ada dalam semua ciptaan-Nya dan Allah tidak dibe-
dakan dari ciptaan, sedangkan panenteisme adalah keyakinan bahwa semua ciptaan adalah 
bagian dari Allah dan Allah berbeda dengan ciptaan walaupun tetap memiliki hubungan 
dekat dengan ciptaanNya.19 Dalam hal ini, Manurung menawarkan panenteisme sebagai 
alternatif fondasi melestarikan alam di tengah krisis ekologis. Panenteisme memungkinkan 
manusia menyadari bahwa Tuhan tidak jauh dan terasing dengan manusia.20 Bahkan alam, 
bumi, manusia, dan ciptaan lainnya menampilkan keagungan dan kebesaran Tuhan sembari 
ditekankan bahwa Allah tidak menjadi bagian ciptaan karena Allah adalah pencipta.21  

Selaras dengan Manurung, Singgih menawarkan gagasan bahwa orang Kristen tidak 
perlu menjadi panteistik agar bisa memelihara ekologi, melainkan memungkinkan panen-
teisme sebagaimana yang Ilahi ada di dalam ciptaan-Nya meskipun tidak sama dengan 
ciptaan-Nya.22 Pertimbangan Singgih menawarkan jembatan panenteisme yakni masalah 
ekologis bukan sekedar masalah sekular, melainkan turut menjadi religius.23 Hal ini diperku-
atnya dari pembacaan James Barr bahwa terlalu berbahaya mengikuti ideologi humanis 

 
16 Costanza, “Ecological Sustainability, Indicators and Climate Change,” 118. 
17 Kristianto, “Pendidikan Kristiani Di Sekolah Bagi Kelestarian Ekologis,” 163–169. 
18 Kristianto, “Pendidikan Kristiani Di Sekolah Bagi Kelestarian Ekologis,” 168–169. 
19 Antoni Manurung, “Panenteisme: Melestarikan Alam Di Tengah Krisis Ekologi,” JIIP:Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan 5, no. 2 (2022): 431. 
20 Manurung, “Panenteisme: Melestarikan Alam Di Tengah Krisis Ekologi,” 432. 
21 Manurung, “Panenteisme: Melestarikan Alam Di Tengah Krisis Ekologi,” 432. 
22 Emanuel Gerrit Singgih, Reformasi Dan Transformasi Pelayanan Gereja Menyongsong Abad Ke-21 

(Yogyakarta: Kanisius, 1997), 138. 
23 Singgih, Reformasi Dan Transformasi Pelayanan Gereja Menyongsong Abad Ke-21, 138. 



Jurnal Efata, Vol. 9, No 2, Juni 2023 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 103  

liberal dan memasukkannya ke penafsiran teks suci secara brutal, khususnya melegitimasi 
eksploitasi ekologis.24 

T. Krispurwana Cahyadi mengingatkan alam semesta diciptakan dan dipercayakan 
kepada manusia dimaksudkan untuk mendukung umat manusia dalam mewujudkan ciri 
identitas dasar dirinya sebagai ciptaan melalui konsep imago Dei.25 Ungkapan “berkuasa” dan 
“taklukkanlah” dalam kisah penciptaan di Kejadian 1: 26,28 tidak dimaksudkan untuk 
mendominasi atau mengeksploitasi, apalagi menghabiskan ekologis. Menurut Cahyadi, 
prinsip penciptaan manusia sebagai imago Dei ditempatkan tetap dalam konteks identitas 
Allah sebagai pencipta, tetapi juga bisa konservator.26 

Dalam rangka mengupayakan kelestarian ekologis, J. Andrew Kirk menguraikan tiga 
gagasan pokoknya. Pertama, status manusia di dalam alam. Gagasan ini dipahami bahwa 
hewan diciptakan berkemampuan berbeda dengan manusia. Manusia memiliki kemampuan 
linguistik, berencana, dan kesanggupan memilih dan menerima tanggung jawab atas 
tindakan-tindakannya sebagaimana fungsinya sebagai anggota masyarakat moral.27 Dari 
kemampuan itu, jelas hewan tidak dapat demikian. Hewan hanya memiliki dorongan hasrat 
semata. Tidak hanya itu, manusia digambarkan mampu bertindak sesuai pengalaman dan 
naluri, mengelak dari rasa sakit dan ancaman pihak lain, dan memenuhi kebutuhan pokok 
mereka agar mampu bertahan dan berkembang biak.28 Dalam hal ini, hewan pun tidak dapat 
melakukannya. 

Kedua, persoalan hak-hak hewan. Kirk meyakini bahwa hewan memiliki hak yang perlu 
dihargai sama halnya dengan manusia. Mengikuti apa yang disampaikan Peter Singer, Kirk 
menguraikan bahwa tidak peduli apa ragam suatu makhluk, prinsip kesamaan mengha-
ruskan bahwa sejauh perbandingan kasar dapat dibuat, penderitaannya dihitung seimbang 
dengan penderitaan yang serupa dari setiap makhluk lainnya.29 Dari gagasan ini, Kirk 
menunjukkan pemahamannya ke dua persoalan. Pertama, bagaimana mungkin dapat kita 
tahu tingkat penderitaan dari anggota-anggota dunia hewan yang berbeda-beda sehingga 
kita dapat menentukan hak-hak sesuai dengan itu?30 Kedua, bagaimana kita tahu bahwa 
mengalami rasa sakit itu sama dengan penderitaan? Penderitaan manusia terhadap perasaan 
sakit disertai perasaan yang kita anggap tidak ada dalam hewan, sebagaimana perasaan 
kemarahaan moral, rasa bersalah, atau kebingungan rasional, yang menempatkannya pada 
tingkat yang berbeda dan menyebabkan bahwa ide tentang penderitaan yang serupa antara 
spesies-spesies menjadi tidak cocok.31 Dari dua pemahaman demikian, Kirk menegaskan 
hanya manusia yang merupakan makhluk moral sebagaimana tahu hal benar dan salah, lebih 
memuaskan untuk berbicara mengenai tanggung jawab mereka terhadap hewan dan bagian 
lain dari dunia alam daripada hanya membahas hak manusia.32 

Ketiga, landasan moral untuk membatasi eksploitasi manusia atas alam. Kirk menjelas-
kannya dalam empat gagasan. Pertama, holisme ekologis. Holisme ekologis merupakan suatu 

 
24 Singgih, Reformasi Dan Transformasi Pelayanan Gereja Menyongsong Abad Ke-21, 139. 
25 T. Krispurwana Cahyadi, “Teilhard De Chardin, Memandang Allah Dari Pesona Alam Semesta,” in 

Iman Yang Merangkul Bumi: Mempertanggungjawabkan Iman Di Hadapan Persoalan Ekologi, ed. Peter C. Aman 
(Jakarta: Obor, 2013), 134. 

26 Cahyadi, “Teilhard De Chardin, Memandang Allah Dari Pesona Alam Semesta,” 134. 
27 J. Andrew Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1999), 235. 
28 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 236. 
29 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 237. 
30 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 237. 
31 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 237. 
32 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 238. 



P. E. Kristianto: Misiologi dalam Mengupayakan Kelestarian Ekologis 

 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 104  

usaha untuk menjauhi individualisme dengan mencoba mengadakan perimbangan antara 
hak dan tanggung jawab dari berbagai spesies, dengan mengemukakan nilai tertinggi dari 
ekosistem secara keseluruhan.33 Kedua, sikap hormat bagi kehidupan. Gagasan ini termasuk 
varian holisme (gagasan yang memandang segala sesuatu itu utuh dan tidak terpisahkan) 
yang muncul dari agama dan filsafat monistik. Ajaran ini menunjukkan bahwa seluruh 
kehidupan adalah suci dan tujuan utamanya yaitu mencapai dan memelihara hubungan yang 
serasi dengan semua yang ada, entah bernyata atau tidak.34 Eksploitasi alam disebabkan 
keserakahan manusia yang menganggap bahwa pemenuhan identik dengan pemilikan 
benda-benda, namun pemenuhan sejati dicapai melalui pelepasan diri secara berangsur dari 
ego yang merindukan kesenangan yang diperoleh dari benda-benda material.35 Ketiga, 
utilitarianisme yang berpusat pada manusia. Utilitarianisme merupakan teori etika yang 
mencoba merumuskan tindakan yang benar dan salah dari segi konsekuensinya atas 
kesejahteraan.36 Dalam konteks ini, Kirk meyakini utilitarianisme dapat mengukur perlakuan 
manusia terhadap lingkungan hidup berdasarkan apakah tindakan itu menghasilkan 
kesejahteraan atau penderitaan yang lebih besar.37 Keempat, tanggung jawab terhadap 
generasi yang akan datang. Gagasan ini perlu dipahami bahwa menolak generasi-generasi 
masa depan yang mungkin harus memikul beban dari kebodohan-kebodohan kita yang besar 
sekali dalam ekologis.38 Oleh karenanya, generasi sekarang harus sungguh-sungguh 
mengupayakan kelestarian ekologis. 

Dari rangkaian uraian dasar teologi di atas, penulis menarik benang merah bahwa teo-
logi sebaiknya tidak dikonstruksi guna mengeksploitasi ekologis, melainkan mengupayakan 
kelestarian ekologis. Hal ini selaras dengan gagasan Martin Harun bahwa dalam bacaan 
teologi ekologi, teks atau interpretasi yang mendukung kecenderungan manusia untuk 
mendominasi dan mengeruk bumi perlu dilawan dan dipinggirkan, sedangkan sebaliknya, 
teks atau interpretasi lain perlu dimajukan ke depan guna mengembangkan teologi Kristen 
yang memperhatikan kesejahteraan seluruh karya ciptaan Allah.39 Meskipun, penulis menya-
dari bahwa cara penguraian teologi tersebut bisa beragam sebagaimana terlihat dari uraian 
para teolog di atas, melainkan yang perlu dipegang kuat yaitu prinsip mengupayakan 
kelestarian ekologis, bukan malah mengeksploitasinya. 

Misiologi bagi Kelestarian Ekologis 
Penulis menyadari bahwa ada beragam definisi dan pengembangan misiologi yang 

berangkat dari pemahaman dasar misiologi. Edmund Woga menunjukkan misiologi berasal 
dari kata “mission” yang berangkat dari kata kerja “mittere” (mitto, missi, missum) di bahasa 
Latin yang berarti membuang, menembak, membenturkan, mengutus, mengirim, 
membiarkan, membiarkan pergi, melepaskan pergi, dan membiarkan mengalir.40 Selain itu, 
misiologi juga berpadanan dengan dua kata dalam bahasa Yunani yaitu apostello (yang berarti 
mengutus) dan pempo (yang berarti mengirim).41 Bila dirunut, istilah misiologi baru muncul 

 
33 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 238. 
34 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 239. 
35 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 239. 
36 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 240. 
37 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 240. 
38 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 242. 
39 Martin Harun, “Alkitab: Sumber Teologi Lingkungan Hidup?,” in Iman Yang Merangkul Bumi: 

Mempertanggungjawabkan Iman Di Hadapan Persoalan Ekologi, ed. Peter C. Aman (Jakarta: Obor, 2013), 14. 
40 Edmund Woga, Dasar-Dasar Misiologi (Yogyakarta: Kanisius, 2008), 13. 
41 Markus Oci, “Implikasi Misiologi Dalam Pengembangan Kurikulum Agama Kristen Di Gereja Lokal,” 

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika Dan Praktika 2, no. 1 (2019): 88. 



Jurnal Efata, Vol. 9, No 2, Juni 2023 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 105  

di gereja sejak abad ke-17. Bahasan yang muncul kala itu yaitu penyebaran iman, penobatan 
orang kafir, pewartaan Injil ke seluruh dunia, pewartaan apostolik, usaha penyelamatan 
kaum barbar, penanaman baru agama Kristen, dan perluasan gereja.42 

J. Andrew Kirk mendefinisikan misiologi sebagai suatu disiplin ilmu yang berhubungan 
dengan pertanyaan-pertanyaan yang timbul ketika orang beriman berusaha memahami dan 
memenuhi maksud Allah di dunia, sebagaimana hal itu dinyatakan dalam pelayanan Yesus 
Kristus.43 Dengan kata lain, misiologi merupakan suatu refleksi kritis tentang sikap dan 
tindakan yang dipakai orang-orang Kristen dalam menjalankan mandat misioner. Tugas ini 
dikerjakan dengan mengesahkan, mengoreksi, dan menegaskan seluruh praktik misi berda-
sarkan landasan yang lebih baik.44  

Dalam mengembangkan misiologi, Kirk menekankan “maksud Allah” sebagai acuan-
nya. Sebenarnya, apa itu maksud Allah? Kirk tidak menempatkan maksud Allah sebagai teka-
teki karena Allah tidak mempermainkan mereka yang telah Ia ciptakan dan kasihi. Justru, 
melalui Yesus Kristuslah, kita dapat memperoleh pemahaman yang normatif tentang proyek 
historis Allah guna mendirikan pemerintahan-Nya atas seluruh tatanan ciptaan dalam 
keadilan, rekonsiliasi, kedamaian, dan bela rasa.45  

Guna menghadapi tantangan dunia, Kirk mengembangkan misiologi menyentuh dua 
hal. Pertama, untuk mengenali realitas kehadiran tatanan baru Allah di sejarah masa kini 
(berdoa 'kerajaan-Mu datang' menyiratkan keduanya sudah di sini dan itu perlu 
dimanifestasikan secara lebih lengkap). Kedua, memahami bahwa di mana pun kerajaan itu 
hadir, nilai-nilai dan struktur zaman sekarang akan dibalik (Luk. 1:51-3). Misalnya, kerajaan 
Kristus 'bukan dari dunia ini' tepatnya dalam arti bahwa murid-muridnya tidak boleh 
menggunakan kekerasan untuk membalas kekerasan (Yoh. 18:36).46  

Bagi Kirk, misiologi perlu dituangkan ke lima hal. Pertama, untuk menemukan gaya 
kepemimpinan baru. Kirk menyadari adanya perceraian yang terlalu besar antara kepemim-
pinan yang dipilih secara formal dan yang diurapi Tuhan di saat ini. Di semua gereja, ada 
pemimpin yang seperti itu dan mereka yang menjalankan pelayanan kepemimpinan sejati. 
Ketika keduanya benar-benar bertepatan, mesin kantor cenderung menghambat latihan 
karunia-karunia yang diberikan Roh. Akibatnya, jemaat menjadi frustrasi. Jemaat sebagian 
besar masih 'beku'. Secara de jure, jemaat bisa saja menekan, atau setidaknya mengendalikan 
secara kelembagaan atau kepemimpinan de facto. Sebaliknya, bila merujuk ke pengalaman di 
Israel, mayoritas nabi di sana adalah 'orang awam', khususnya mereka yang mencela kinerja 
ritual sakramen.47 Kedua, untuk membebaskan diri dari semua perangkap yang nyata dan 
tersembunyi dari 'agama rakyat'. Dalam banyak hal, gereja telah mengizinkan harapan sosial 
non-Kristen untuk menentukan pelayanannya. Gereja digunakan sebagai penyangga untuk 
memperkuat warisan budaya dan moral masyarakat bangsa dan memberikan benteng 
terhadap disintegrasi institusi-institusi tertentu.48 Gereja sangat sering bertindak sebagai 
surga untuk menerima dan melindungi mereka yang disebut Peter Berger sebagai 'tuna-
wisma'.49 Dalam hal ini, tunawisma menunjuk pada mereka yang tidak dapat menahan 

 
42 Oci, “Implikasi Misiologi Dalam Pengembangan Kurikulum Agama Kristen Di Gereja Lokal,” 88. 
43 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 22. 
44 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 22. 
45 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 23. 
46 J. Andrew Kirk, “The Kingdom, The Church and A Distressed World,” The Churchman 94 (1980): 135. 
47 Kirk, “The Kingdom, The Church and A Distressed World,” 141. 
48 Kirk, “The Kingdom, The Church and A Distressed World,” 142. 
49 Kirk, “The Kingdom, The Church and A Distressed World,” 142. 



P. E. Kristianto: Misiologi dalam Mengupayakan Kelestarian Ekologis 

 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 106  

anomi keberadaan modern daripada menjadi komunitas yang membuat orang utuh dan 
kemudian mereka menyusup ke dalam masyarakat sebagai garam dan terang.50  

Ketiga, untuk mengintegrasikan penginjilan praktis dan keterlibatan sosial. Meskipun 
pencarian solusi teologis bertanggung jawab untuk pertanyaan tentang prioritas misionaris 
sangat dibutuhkan, jawaban teoretis tidak begitu penting sebagai demonstrasi praktis, di 
lokal dan tingkat nasional, pelayanan yang mewujudkan penginjilan pribadi, penanaman 
gereja, pelatihan kepemimpinan, pelayanan di masyarakat, dukungan dari mereka yang 
terlibat dalam kehidupan politik dan media, dan kesaksian kenabian tentang isu-isu besar 
hari ini.51 Keempat, untuk memperoleh keterampilan dalam membaca tanda-tanda zaman. 
Kehidupan sehari-hari tampaknya terdiri dari dua jenis gerakan sejarah, yakni: gerakan yang 
fana, fluks urusan sementara yang terus berubah, yang berkedip sebentar di atas layar kami 
dan kemudian beralih dari tampilan untuk diganti oleh aktor baru di atas panggung; dan, 
tren dasar yang jauh lebih permanen (agama, ekonomi, politik dan budaya) yang membentuk 
masa depan masyarakat. Yang terakhir inilah yang orang Kristen pegang dengan bantuan hal 
yang valid secara Alkitabiah dalam ilmu-ilmu sosial dan dari perspektif wahyu sebagaimana 
diiringi sikap cerdas dan menilai secara kritis.52 Kelima, untuk memperbaharui komitmennya 
terhadap penginjilan dunia. Pada tahun 1980, dengan dua konferensi dunia tentang misi dan 
penginjilan, menyediakan sebuah kesempatan luar biasa untuk menilai kembali dan 
menegaskan kembali ketidakberdayaan komitmen kita untuk mengomunikasikan kabar baik 
tentang Yesus dan kerajaan kepada setiap orang yang hidup.53 

Misiologi bagi kelestarian ekologis dapat dikatakan sebagai kehadiran misiologi di 
ruang publik. Charles Fensham menguraikan misiologi untuk penyembuhan dan kesejah-
teraan ekologis dapat dilihat sebagai sebuah dimensi khusus atau bagian turunan dari teologi 
publik.54 Misiologi bagi kelestarian ekologis dalam teologi publik berfungsi memberikan 
penekanan pada gereja dan misi transformatifnya yang memberi kehidupan di dunia. Itu 
membedakan dirinya dalam perhatian tidak hanya dengan berbicara atas nama iman di 
dunia, tetapi juga melibatkan dunia dengan hormat, bertobat, pemujaan, dan keterlibatan 
aktif dengan krisis perubahan ekologis.55 Misiologi bukan sekadar teologi yang harus 
melibatkan dunia, melainkan gereja harus dan menjadi tanda publik dan pewarta untuk 
kebaikan bumi Allah.56 Undangan misiologi dalam terang krisis perubahan ekologis menga-
rah ke orang Kristen untuk beralih ke cara hidup yang menopang dan memulihkan ciptaan 
Tuhan. Melalui keterlibatan dunia dan dunia yang dinamis dan aktif, gereja akan membawa 
Kabar Baik ke dunia melalui perkataan dan perbuatan.57  

Willis Jenkins menunjukkan bagian dari tugas ekologis untuk misiologi terletak pada 
mengembangkan teologi tempat (space theology). Sebagai lokasi geografis sekaligus ekologis 
dan budaya, nama tempat bukan sekedar lokal spasial tetapi cara lokal untuk memahami 
dunia.58 Tempat rentan tidak hanya terhadap kekuatan yang secara langsung menghan-

 
50 Kirk, “The Kingdom, The Church and A Distressed World,” 142. 
51 Kirk, “The Kingdom, The Church and A Distressed World,” 142. 
52 Kirk, “The Kingdom, The Church and A Distressed World,” 142. 
53 Kirk, “The Kingdom, The Church and A Distressed World,” 142. 
54 Charles Fensham, “Faith Matters: Towards a Public Missiology in the Midst of the Ecological Crisis,” 

Toronto Journal of Theology Supplement (2015): 26. 
55 Fensham, “Faith Matters: Towards a Public Missiology in the Midst of the Ecological Crisis,” 26. 
56 Fensham, “Faith Matters: Towards a Public Missiology in the Midst of the Ecological Crisis,” 26. 
57 Fensham, “Faith Matters: Towards a Public Missiology in the Midst of the Ecological Crisis,” 27. 
58 Willis Jenkins, “Missiology in Environmental Context: Tasks for an Ecology of Mission,” International 

Bulletin of Missionary Research 32, no. 4 (2008): 179. 



Jurnal Efata, Vol. 9, No 2, Juni 2023 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 107  

curkan ekologis (merendahkan ruang), tetapi juga untuk kekuatan sosial yang melemahkan 
keterikatan tempat atau membubarkan pengelolaan skema lahan (merendahkan cara 
memahami dunia).59 Bagi Jenkins, pengasingan dari tanah untuk masyarakat adat dapat 
terjadi tidak hanya melalui perpindahan fisik tetapi juga melalui perpindahan dari sistem 
sosial, mungkin dengan pemaksaan kepemilikan pribadi atau sistem pertanian komoditi.60 
Bagi sebagian masyarakat adat, kemudian, krisis teologis yang dihadirkan oleh masalah 
lingkungan merupakan krisis lokal, yang membutuhkan bukan hanya teologi lokal tetapi 
juga teologi lokalitas.61 

Misiologi bagi kelestarian ekologis perlu didukung dengan tindakan nyata dalam 
praksis. Kirk memberi contoh pemahaman bahwa orang-orang Kristen harus mendesak per-
undang-undangan yang sensitif terhadap kelanggengan dengan menentang teknologi 
sebagaimana demi dirinya sendiri atau atas dasar siapa yang membayar maupun motif laba 
sebagai alasan yang memadai untuk menghancurkan ekologis.62 Di samping itu, orang 
Kristen harus selalu mendesak perubahan aturan tentang pembagian dan pemakaian tanah 
yang memungkinkan pelestarian tanah sebagaimana kerap dilakukan untuk kepentingan 
pribadi atau komunitas di dalamnya.63 

Bagi Kirk, gagasan Alkitab bahwa ciptaan ada terutama untuk mencerminkan kemu-
liaan Allah, dan hanya sebagai tujuan kedua untuk dipergunakan manusia, memberikan 
kesan bahwa orang Kristen harus mendukung semua prakarsa untuk memelihara, memper-
luas, dan membuka wilayah-wilayah dunia yang masih asli bagi kebaikan manusia.64 Bagi 
Kirk, seharusnya, polusi yang disebabkan manusia, apakah kabut asap, kabel menara kawat 
listrik atau sampah, atau pemusnahan kehidupan hewan dan tumbuhan yang diakibatkan 
manusia, polusi tersebut telah mengurangi rasa kagum kita, yang mestinya merupakan 
respons kita yang pertama kepada alam ketika melihat gunung-gunung yang menakjubkan 
dan pemandangan alam yang agung lainnya.65 

Dari konsep-konsep tersebut, kita dapat memperoleh gambaran bahwa misiologi bagi 
kelestarian ekologis menyentuh pemulihan ekologis, mempertimbangkan tempat, dan 
diiringi tindakan nyata. Penulis sependapat dengan gagasan-gagasan itu. Catatan penulis 
berkenaan misiologi bagi kelestarian ekologis yaitu semuanya dikerjakan secara simultan. 
Bila salah satu konsep tidak terselenggara maka yang lain menjadi timpang. Selain itu, 
penulis menimbang usaha mengupayakan kelestarian ekologis perlu diiringi dengan 
kekritisan memandang teknologi. Dalam hal ini, Emanuel Gerrit Singgih menyatakan bahwa 
paradigma teknologis yang hanya melihat realitas dari satu sudut pandang saja perlu 
diperluas dengan mengembangkan budaya ekologi. Budaya itu membutuhkan cara meman-
dang yang berbeda, yang tidak hanya mencari solusi teknis.66   

Dalam rangka pengembangan misiologi yang mengupayakan kelestarian ekologi, penu-
lis melihat gagasan Richard Evanoff dapat dipertimbangkan khususnya berkenaan dengan 
etika global. Etika global diharapkan tidak dapat hanya mengandalkan perubahan sikap 
pribadi, tetapi juga mengubah struktur masyarakat.67 Evanoff menunjukkan bahwa masalah-

 
59 Jenkins, “Missiology in Environmental Context: Tasks for an Ecology of Mission,” 179. 
60 Jenkins, “Missiology in Environmental Context: Tasks for an Ecology of Mission,” 179. 
61 Jenkins, “Missiology in Environmental Context: Tasks for an Ecology of Mission,” 179. 
62 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 252. 
63 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 253. 
64 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 253. 
65 Kirk, Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis, 254. 
66 Emanuel Gerrit Singgih, Pengantar Teologi Ekologi (Yogyakarta: Kanisius, 2021), 205. 
67 Richard Evanoff, Bioregionalism and Global Ethics (New York: Routledge, 2011), 21. 



P. E. Kristianto: Misiologi dalam Mengupayakan Kelestarian Ekologis 

 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 108  

masalah sosial dan ekologis pada masa kini menuntut adanya dialog antarbudaya yang 
mestinya berujung pada tiga etika global. Pertama, mempromosikan keberlanjutan ekologi 
yang memungkinkan kesejahteraan manusia maupun bukan manusia. Kedua, mencapai 
keadilan sosial di dalam dan antara budaya-budaya. Ketiga, memaksimalkan kesejahteraan 
umat manusia, baik di dalam kebutuhan materialnya maupun dalam perkembangan 
psikologi, sosial, dan budaya. Pada pokok ini, Evanoff memberi penekanan bahwa daripada 
menempatkan isu-isu individu, sosial, dan lingkungan hidup dalam pemahaman konflik, 
pendekatan transaksional dikonstruksi dapat mengupayakan pengharmonisannya dan pada 
waktu yang sama mempertahankan otonomi masing-masing.68 

KESIMPULAN  
Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa misiologi dapat dikonstruksi untuk memung-

kinkan dorongan mengupayakan kelestarian ekologis. Kita dapat memperoleh gambaran 
bahwa misiologi bagi kelestarian ekologis menyentuh pemulihan ekologis, mempertim-
bangkan tempat, dan diiringi tindakan nyata, hingga didorong ke etika global. Tentu, hal ini 
dikerjakan secara simultan sehingga tidak terjadi ketimpangan konseptual dan perwuju-
dannya di praksis. Pada akhirnya, penulis menyadari bahwa penelitian ini dibangun melalui 
dasar konseptual sehingga beragam celah dari empiris pasti terjadi. Oleh karenanya, penulis 
mendorong peneliti selanjutnya dapat menguji dan mengembangkan gagasan misiologi ini 
dengan menggunakan basis penelitian lapangan sehingga kebaruan di tataran empiris dapat 
sungguh terselenggara yang bisa melengkapi uraian konseptual ini. 

REFRENSI 
Amalia, Rizka, Arya Hadi Dharmawan, Lilik B. Prasetyo, and Pablo Pacheco. “Perubahan 

Tutupan Lahan Akibat Ekspansi Perkebunan Kelapa Sawit: Dampak Sosial, Ekonomi, 
Dan Ekologi.” Jurnal Ilmu Lingkungan 17, no. 1 (2019). 

Amirullah. “Krisis Ekologi: Problematika Sains Modern.” Lentera 18, no. 1 (2015). 
Apner, Grets Janialdi. “Gereja Eko-Misional: Sebuah Tawaran Teologi Misi Ekologi 

Berdasarkan Eko-Hermeneutik Terhadap Kejadian 1:27-28 Dan 2:15.” Dunamis: Jurnal 
Teologi dan Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022). 

Awang, Nirwasui Arsita, Yusak B. Setyawan, and Ebenhaizer I. Nuban Timo. “Ekoteologi 
Fungsi Hutan Oenaek: Penyimpangan Paradigma Ekologis Menuju Perilaku 
Eksploitatif.” Gema Teologika: Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian 4, no. 2 
(2019). 

Azhar, Muhammad Ali. “Kerusakan Ekologis Hutan Jati Di Kabupaten Muna (Potret 
Pemujaan Pendekatan Anthroposentris).” Jurnal Ilmu Sosial dan Ilrnu Politik 11, no. 2 
(2007). 

Cahyadi, T. Krispurwana. “Teilhard De Chardin, Memandang Allah Dari Pesona Alam 
Semesta.” In Iman Yang Merangkul Bumi: Mempertanggungjawabkan Iman Di Hadapan 
Persoalan Ekologi, edited by Peter C. Aman. Jakarta: Obor, 2013. 

Costanza, Robert. “Ecological Sustainability, Indicators and Climate Change.” In IPCC 
Expert Meeting on Development, Equity and Sustainability. Colombo, Sri Lanka, 1999. 

Evanoff, Richard. Bioregionalism and Global Ethics. New York: Routledge, 2011. 
Fensham, Charles. “Faith Matters: Towards a Public Missiology in the Midst of the 

Ecological Crisis.” Toronto Journal of Theology Supplement (2015). 
Fios, Frederikus. “Menjadi Manusia Spiritual-Ekologis Di Tengah Krisis Lingkungan: 

Sebuah Review.” Jurnal Sosial Humaniora 12, no. 1 (2019). 
Ginting, Bayu Kaesarea. “Koinonia: Respon Gereja Atas Krisis Ekologi.” Dunamis: Jurnal 

 
68Evanoff, Bioregionalism and Global Ethics, 211. 



Jurnal Efata, Vol. 9, No 2, Juni 2023 

 
 

Copyright© 2023 JURNAL EFATA: e-ISSN 2722-8215 | 109  

Teologi dan Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022). 
Harun, Martin. “Alkitab: Sumber Teologi Lingkungan Hidup?” In Iman Yang Merangkul 

Bumi: Mempertanggungjawabkan Iman Di Hadapan Persoalan Ekologi, edited by Peter C. 
Aman. Jakarta: Obor, 2013. 

Jenkins, Willis. “Missiology in Environmental Context: Tasks for an Ecology of Mission.” 
International Bulletin of Missionary Research 32, no. 4 (2008). 

Kirk, J. Andrew. Apa Itu Misi?: Suatu Penelusuran Teologis. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1999. 
———. “The Kingdom, The Church and A Distressed World.” The Churchman 94 (1980). 
Kristianto, Paulus Eko. “Pendidikan Kristiani Di Sekolah Bagi Kelestarian Ekologis.” In Bisa 

Dengar Suara Saya?: Ragam Perspektif Teologi Publik Atas Perubahan Dalam Gereja, Sekolah 
Kristen, Dan Masyarakat Indonesia, edited by Markus Dominggus. Malang: LPPM 
Sekolah Tinggi Teologi Aletheia, 2023. 

Manguju, Yudha Nugraha. “Membangun Kesadaran Sebagai Manusia Spiritual-Ekologis 
Dalam Menghadapi Krisis Ekologi Di Toraja.” Sophia: Jurnal Teologi dan Pendidikan 
Kristen 3, no. 1 (2022). 

Manurung, Antoni. “Panenteisme: Melestarikan Alam Di Tengah Krisis Ekologi.” JIIP:Jurnal 
Ilmiah Ilmu Pendidikan 5, no. 2 (2022). 

Ngahu, Silva S. Thesalonika. “Mendamaikan Manusia Dengan Alam: Kajian Ekoteologi 
Kejadian 1:26-28.” Pengarah: Jurnal Teologi Kristen 2, no. 2 (2020). 

Oci, Markus. “Implikasi Misiologi Dalam Pengembangan Kurikulum Agama Kristen Di 
Gereja Lokal.” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika Dan Praktika 2, no. 1 (2019). 

Simangunsong, Bestian. “Kemitraan Human Dan Non-Human: Kebajikan Ekologis Dalam 
Pelestarian Rumah Kita Bersama.” Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 7, no. 
1 (2022). 

Singgih, Emanuel Gerrit. Pengantar Teologi Ekologi. Yogyakarta: Kanisius, 2021. 
———. Reformasi Dan Transformasi Pelayanan Gereja Menyongsong Abad Ke-21. Yogyakarta: 

Kanisius, 1997. 
Woga, Edmund. Dasar-Dasar Misiologi. Yogyakarta: Kanisius, 2008. 
 


